Lumiere comme présence de Dieu

Jésus ne définit pas la mission des disciples comme un profil de poste définissant les choses a faire
mais plutdt en révélant ce qu’est la nature d’un disciple. Etre disciple, c’est &tre sel de la terre,
lumiére pour le monde. C’est ¢a étre disciple, devenir sel pour donner du go(t, de la saveur a ce
qui est fade, étre lumiere pour le monde pour passer des ténebres a la lumiére. Pour cela deux
paraboles ou plutét trois paraboles : celle du sel, et celle de la lumiére ; mais attention, la parabole
de la lumiére se dédouble en 2 paraboles : |la parabole de la ville-lumiére, et la parabole de la
lampe-lumiére.

Le sel et lumiére n’existent pas pour eux-mémes. Quand Jésus leur dit « Vous étes le sel
de la terre... Vous étes la lumiére du monde », ce qui compte, c’est la terre, c’est le monde. Le sel
et la lumiére ne comptent que par rapport a la terre et au monde ! En disant a ses disciples qu’ils
sont le sel et la lumiére, Jésus les met en situation missionnaire. Il leur dit : « Vous qui recevez mes
paroles, vous devenez, par le fait méme, sel et lumiére pour ce monde : votre présence lui est
indispensable ».

Le récit des paraboles comporte volontairement un paradoxe pour attirer I'attention. Marc
dont I'évangile sur ce point est certainement le plus authentique et le plus primitive dit la chose
suivante : “ Si le sel perd son sel...”, c’est volontairement paradoxal. Nous dirions plutét : « Si le
sel perd sa salinité, son mordant, sa capacité de donner du godt, de conserver “Si le sel perd son
sel », c’est tres percutant, il parle d’'une dénaturation de I'étre, comme si ce que nous sommes
fondamentalement se pervertissait. Les jeunes diraient : « c’est grave » |

Mathieu et Luc eux ont changé cette formule, sciemment provocante, pour mettre un mot
grec qui donne la clef d’interprétation. Ce qui est traduit dans la version liturgique par “ devient
fade”, c’est le mot grec “ morante “ qui peut s’appliquer au probleme du go(t des aliments, mais
qui est bati sur le terme “moros ». Moros” veut dire “ fou, insensé “. L'interprétation d’emblée,
c’est que si le sel perd sa salinité, c’est dire qu’il devient fou, il perd tout ce qu’il avait, et est
devenu l'inverse de lui-méme. Quel est I'inverse de « fou »? c’est “ sage”, donc le sel avec tout
son sel, c’est la sagesse mais s'il perd sa sagesse, alors il ne sert plus a rien.

Dong, 'interprétation ici du symbole du sel est dans I'ordre de la sagesse. Le Christ est
maitre de sagesse, et évidemment les disciples viennent apprendre la sagesse. |l s’agit bien sGr
de la sagesse divine qui comme le dit St Paul est folie pour les grecs et scandale pour les juifs. La
sagesse de Dieu est une sagesse de vie, d’amour : sagesse qui fait vivre I'étre aimé jusqu’a donner
sa vie sur une croix. Les disciples recoivent de Jésus cet enseighement de sagesse, et Jésus les
avertit que le monde entier attend qu’ils lui transmettent cette sagesse. lls ont une fonction par
rapport au reste du monde et s’ils ne I'accomplissent pas, le monde les jugera pour cela, on les
jettera par les fenétres et on les piétinera.

Jésus est la Lumiére du monde. St Jean le proclame dans son évangile : “ Je suis la Lumiéere
du monde. » Le peuple de la Nouvelle Alliance a pour mission d’apporter la Lumiére au monde.
Chez Mathieu et Luc deux images par rapport a la lumiére : I'image de la ville et I'image de la lampe
gu’on ne met pas sous le boisseau mais sur le lampadaire. En ce qui concerne la premiére image
celle de laville, la ville plantée par Dieu au sommet d’'une montagne, n‘importe quel juif a I'époque
sait ce qu’est cette ville, c’est Jérusalem, c’est la cité sainte fondée par Dieu. La cité sainte, la
Jérusalem céleste qui descend du Ciel, toute illuminé de la sagesse de Dieu et qui doit transmettre
la lumiére du salut au monde ; I'image de la Cité sainte de Jérusalem est I'image classique dans
I’Ancien Testament de I'ensemble du peuple de I'Alliance et élargie maintenant a I'image du
peuple de la nouvelle alliance. La barre est haute pour les braves disciples.

Il'y a de quoi étre impressionné et méme inquiets par rapport a cette mission qui leur est
confiée. Un des sens ici de cette parabole c’est de dire “ Ne vous inquiétez pas, vous n’avez pas a
étre constamment inquiets, a vous dire est-ce que j’ai réussi mon travail, est-ce qu’ils vont



écouter, et constamment chercher le succes de votre apostolat. C'est Dieu qui vous a mis ainsi au
sommet du monde, nécessairement vous serez vus, ce n’est pas a vous de fabriquer votre visibilité,
nécessairement votre lumiére sera vue, ne vous inquiétez pas “.

Puis c’est repris ensuite par I'image de la lampe. Alors, a quoi cela fait-il allusion ? Cela fait
référence au rite accompli dans la vie liturgique juive pendant la féte de “ Hanouka“, c’est a dire “
la féte de la Dédicace. “ Cette féte de la Dédicace était la féte de la re-consécration du temple
aprés sa profanation par Antiochus Epiphane a I'époque de la révolte de Judas et des autres
macchabées. Il y a un rite spécial qui est justifié par un petit midrash (petite légende théologique)
qui va expliquer le réle de cette lampe qui n’est pas n’importe quelle lumiere a mettre sur
n‘importe quel lampadaire. Ce conte théologique raconte qu’aprés la persécution et la
profanation du temple, la présence de Dieu a quitté le temple pour se réfugier dans une grotte.
C’est dans cette grotte qu’une petite lumiere symbolisant la présence de Dieu a continué a briler
pendant toute la persécution. C'est donc le symbole de la présence de Dieu. C'est donc
symboliquement avec cette lumiére sacrée qu’on allume chaque jour et I'une apreés I'autre, dans
chaque maison, les lampes du chandelier a sept branches lors de la féte de Hanouka. Cette lumiere
qui a servi a allumer les autres lampes est ensuite placée sur le lampadaire comme signe de la
présence de Dieu. Quant au boisseau, c’est une grosse marmite. C'est absurde, si on a allumé une
lampe, de la couvrir ensuite d’une marmite. Qui aurait cette idée !!

C’est précisément la pointe de la parabole, vous savez bien que ce serait absurde de faire
ce genre de choses. Alors, pour votre lumiére a vous, il ne faut pas faire de semblables absurdités.
C’est un raisonnement par I'absurde. C'est un appel pressent a ne pas enfouir en nous la présence
de Dieu et a contacter en nous cette Présence et nous laisser transformer dans son rayonnement.

Nous avons enfoui en nous des talents qui n’ont pu se déployer a la lumiére. Ces dons non
encore actualisés dans nos vies sont en attente, dans I'ombre, enfouis sous le boisseau. Notre
ombre, c'est ce qui en nous n'a pas pu advenir a la pleine lumiére, ce qui en nous stagne dans les
grisés de |'attente d'un regard de bienveillance. Notre propre regard sur nous-méme est parfois si
dur, pourquoi ne pas décider de nous aimer mieux? Nous sommes souvent tellement dépendants
du regard des autres. Pourquoi ne pas étre aimables et ainsi étre mieux aimés? Nous mettons
toute une vie pour accepter que Dieu nous aime infiniment mieux que I'ont fait nos parents,
pourquoi ne pas, dés maintenant, accueillir dans la foi Celui qui jamais ne désespére de nous mais
qui, bien au contraire, nous révele la merveille que nous sommes a ses yeux?

Reconnaitre nos ténébres et accueillir notre ombre est un travail de lucidité et d'"humilité,
c'est un vrai travail, un travail colteux car un travail sur soi. Exposer notre ombre a la lumiére est
un acte de confiance. Se reconnaitre pauvre, c’est s’ouvrir, sortir de nous-méme. Ce faisant, nous
recevons de Dieu une plus grande liberté de coeur et de corps et une plus grande attention aux
autres. Dans la relation, I'autre a plus de place, plus d’importance. C'est alors que, sous le regard
illuminateur du Christ, 'ombre se met a resplendir des couleurs de I'arc en ciel, signe de I'Alliance
entre Dieu et les hommes. Nommer, ouvrir a la lumiére de Dieu, c'est passer de 'ombre a la
lumiére. L'Autre qui est Dieu, l'altérité la plus radicale est le lieu méme ou se transfigure tout ce
gue j'ai reconnu, nommé et offert au Seigneur. C'est une véritable transfiguration, ceuvre de Dieu,
véritable alchimie divine qui transforme le plomb de nos lourdeurs en or, cet or qui est la sainteté
gue Dieu veut pour chacun d'entre nous. Qu'il est grand ce mystére!



