Capharnaiim, le village de la consolation

Capharnaiim veut dire « village de la consolation ». Jésus s’installe dans ce village de la
consolation . A partir de ce moment-1a, la consolation qu’est en fait la vie divine bientot livrée
est maintenant en marche. Dans la théologie et la piété juives, le peuple attend, avec grande
espérance, un consolateur que Dieu va envoyer. Jésus aprés son départ vers le Pére enverra un
deuxiéme consolateur (en grec paraclet). C’est I’Esprit Saint. C’est dire I’importance pour Dieu
de consoler le peuple d’Isra€l. Qui peut consoler le peuple sinon le Messie tant espéré ?

L’installation du Messie au carrefour des nations avait été annoncé par Isaie en ces
termes: « au pays au-dela du Jourdain en la Galilée des nations, le peuple qui marchait dans les
ténebres a vu se lever une grande lumiére; et sur les habitants du pays de I’ombre, une lumiere
a resplendi ». Capharnaiim est vraiment situé au carrefour des grandes routes commerciales et
cela depuis tres longtemps. Par ce geste fort de I’installation de Jésus a Capharnaiim, est
inaugurée |’ere messianique. Capharnaiim est le lieu de I’ouverture aux nations . La consolation
pour le peuple de I’Alliance s’ouvrira a tout homme qui accueille le consolateur. Ce sont les
actes des apotres qui feront le récit du passage de cette puissance de consolation a toutes les
nations. En attendant Jésus appelle des futurs « consolateurs » qui deviendront des pécheurs
d’homme. Il s’agit de Simon, André, Jean et Jacques.

A I’appel de Jésus de le suivre, les quatre premiers disciples n’éprouvent apparemment
aucune peur. Simon et André sont en train de pécher. Ils renoncent sans discuter a leur métier
de pécheur. Jacques et Jean sont en train de réparer les filets. Eux aussi renoncent a leur métier
mais, de plus, ils acceptent d’abandonner leur pere. Apparemment, pour les disciples, les
renoncements, qui sont quasiment des arrachements, semblent faciles a prendre. En fait, c’est
un véritable miracle. Pensez donc : des braves gens, pécheurs professionnels péchent au bord
d’un lac. Un monsieur inconnu passe, il les appelle, les pécheurs lachent leur métier pour le
suivre, ils sont fous ! Etonnant n’est-ce pas ! Evidemment ca veut dire que Mathieu a construit
ce texte, spécialement pour nous surprendre. Dans les récits de Luc et de Jean, ¢a s’est passé
autrement. Les deux évangélistes racontent un apprivoisement progressif. Donc Mathieu a
voulu volontairement nous donner un récit extrémement bref pour produire en nous un certain
effet de stupéfaction. Mathieu raconte 1’appel des quatre premiers disciples comme un miracle.
Il pose ainsi une pierre de fondation en racontant un premier miracle qui est d’ordre spirituel.
Il a suffi d’une parole pour retourner complétement ces quatre hommes. Suivront ensuite les
miracles corporels sur tous les malades qui viendront. Miracles spirituels, et miracles corporels
sont en parfaite résonnance, la dimension de 1’esprit étant premicre, placée comme I’ouverture
d’une symphonie.

Comment s’opere ce miracle ? La présence de Jésus dans la rencontre avec ses premiers
disciples provoque en eux une sorte d’¢lectrochoc. S’ouvre alors ce qui était enfoui dans le
tréfonds de I’étre, leur cceur profond. Pas de démonstration de la part de Jésus, pas de discours,
juste une présence a accueillir dans le sanctuaire de leur ame.

« Trop facile, me direz-vous, nous, nous n’avons pas vécu ce coup de foudre spirituel. »
Pourtant pour croire vraiment, il y a cette nécessité d’une rencontre personnelle avec Jésus. Et
c’est peut-étre une des difficultés majeures de notre temps, il y a pas mal de pratiquants mais
qui ne sont pas encore des croyants. Il y a beaucoup de gens qui pratiquent les valeurs de
1’Evangile, mais ¢a ne fait pas encore d’eux des croyants ! Il y a la nécessité d’une rencontre
personnelle avec Jésus, une rencontre qui peut se faire de mille manieres différentes, qu'on a
pu faire tout gamin ou qu’on a fait plus tard, peu importe, mais il faut une rencontre. A partir
de I’expérience de la rencontre, Jésus cesse d'étre un personnage du passé. Sans cela, il serait
quelqu’un a qui on se référe, un concept un peu lointain qui nous laisse quelques convictions,
une conduite de vie que 1’on essaie de suivre. Tout cela est bien noble, mais ¢a ne fait pas de
nous des croyants, ¢a fait des pratiquants. Il y a cette nécessité que Jésus devienne vraiment
quelqu’un pour nous ; alors la foi cesse d’étre de 1’ordre des idées, elle devient expérience.



C’est a cette expérience que le pape Frangois appelait tous les chrétiens dans les premiers
numéros de son exhortation Evangelii Gaudium : « J'invite chaque chrétien, en quelque lieu et
situation ou il se trouve, a renouveler aujourd’hui méme sa rencontre personnelle avec Jésus
Christ ou, au moins, a prendre la décision de se laisser rencontrer par lui, de le chercher
chaque jour sans cesse. Il n’y a pas de motif pour lequel quelqu’un puisse penser que cette
invitation n’est pas pour lui » (EG, 3)

Méme si cette rencontre a été faite autrefois, méme si nous ne 1’avons pas vraiment
percue mais quand méme vécue, le souvenir d’une telle rencontre s’est peut-&tre quelque peu
émoussée au cours des années, alors demandons la grace de ne pas désespérer de la revivre.
Quoiqu’il en soit cette rencontre avec le Christ, n’est pas le dernier mot de notre itinéraire
spirituel. Ce n’est pas un point d’arrivée mais la grace d’un « vivre avec le Saint Esprit». [l y a
dans nos vies un premier appel qui nous lie au Christ de manicre indéfectible et il y a un second
appel dans lequel nous sommes invités tout au long de notre vie a accueillir ’ceuvre du Saint
Esprit. Cette saisie intérieure par I’Esprit Saint ne fait pas I’économie, par la suite, d’un long
chemin de conversion : changement de vie, renoncements, engagement a la suite du Christ.

Pour les disciples, le chemin va s’avérer difficile. Dans la suite de Jésus, ils auront a

confirmer ce premier arrachement. De petit changement en grande remise en question, de
renoncement vers d’autres renoncements, tout au long de, ils se dépouilleront de tout ce qui
n’est pas essentiel dans leur vie. Ils auront a confirmer leur oui enthousiaste dans une
perpétuelle remise en question a la suite de Jésus.
Jésus est la porte, le Royaume, la Bonne Nouvelle. I1 est tout cela. L’espérance n’est pas a venir,
elle est 1a. Par cette porte ouverte qu’est Jésus, le Royaume est 1a et ¢’est une Bonne Nouvelle.
La réalité¢ de ce royaume n’est plus a attendre dans I’espérance d’un avenir plus ou moins
proche. Il nous faut dés maintenant y entrer puisqu’il est « a notre porte ». Pour y entrer, il faut
nous « convertir. » Se convertir, ¢’est accueillir la plénitude de ce mystére dans la foi (Luc 8.
10). Cela demande une nouvelle orientation de tout notre étre, de notre pensée, de notre vouloir
et de notre affectivité. Cette nouvelle orientation ne se décide pas au terme d’un raisonnement
ou d’un cheminement sentimental. Elle doit s’accompagner de la foi en la « Bonne Nouvelle »
qui nous fait entrer dans les desseins de Dieu. « Si vous ne devenez pas semblables ... si vous
ne quittez pas... » Ces paroles’ de Jésus rappellent a tous ceux qui I’écoutent que cette
conversion n’est pas une fois pour toute mais le long cheminement de toute une vie dans le
mouvement méme de ce que Jésus rayonne : la puissance de I’Esprit Saint.

Permettez-moi un témoignage personnel. Il y a maintenant 40 ans, je suis allé dans un
monastere a Soligny la Trappe pour travailler un concours celui de kinésithérapeute. J’étais
athée et dans une grande souffrance affective. Pas question pour moi de mettre les pieds dans
I’église abbatiale. Je ne mangeais pratiquement rien, travaillais peu et souffrais beaucoup.
J’avais trente ans et dix-sept ans d’athéisme. Dieu est venu me chercher dans 1’abbatiale du
monastére, au moment de I’Eucharistie. Pourquoi étais-je 1a ? Je ne sais plus. Tout ce que je
sais, ¢’est qu’au moment ou le célébrant a montré 1’hostie consacrée en disant : « Heureux les
invités au repas du Seigneur... », une porte s’est ouverte. Je n’ai pas les mots. Faute de mieux,
je dis que Dieu m’a entrouvert la porte de la Transcendance. Curieusement, j’ai fait
I’expérience de la force de Dieu dans I’Eucharistie. Dieu est amour, bien siir mais ce n’est pas
cette expérience que j’ai d’abord faite. J’ai compris que Dieu dans I’Eucharistie était force, j’ai
ressenti au coeur méme de 1’hostie la Transcendance de Dieu. Il est le Tout Autre,
I’Inconnaissable et cependant dans 1’Eucharistie, Il se faisait connaitre. La méme force, celle
que I’on peut ressentir a travers la création, la méme force existe dans 1’Eucharistie. Le Ciel
descendant sur I’hostie c’est ce qui m’a été révélé sur 1’autel et c’est ce que j’ai vécu
intérieurement. Tout était loin d’étre clair mais je suis parti sans en parler aux moines. Je suis
parti avec cette porte ouverte en moi. Une relation nouvelle commengait a se tisser entre Dieu
et moi. Tout le reste restait a faire.


https://eglise.catholique.fr/glossaire/esperance
https://eglise.catholique.fr/glossaire/mystere

